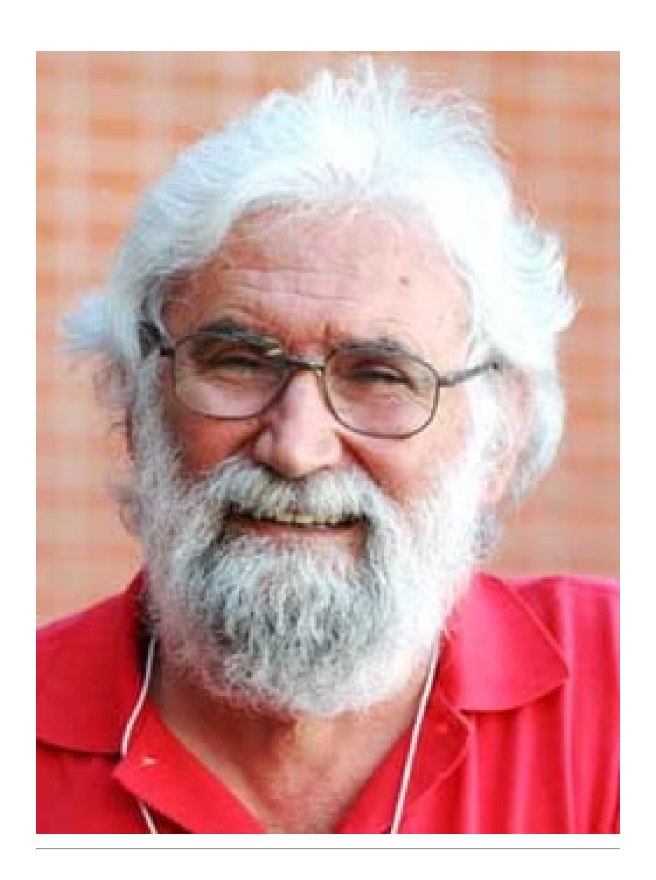
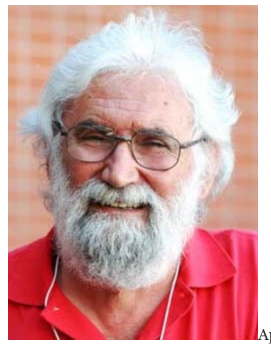
## COLUMNAS

## "La belleza salvará al mundo": Dostoyevski nos dice cómo

El Ciudadano · 3 de mayo de 2014





Aprendimos de los griegos, y luego pasó a través de todos los siglos, que todo ser por diferente que sea tiene tres características trascendentales (están siempre presentes poco importa la situación, el lugar y el tiempo): es *unum*, *verum et bonum*, es decir, goza de una unidad interna que lo mantiene en la existencia, es verdadero, porque se muestra así como es en realidad, y es bueno porque desempeña bien su papel junto los demás seres ayudándolos a existir y coexistir.

Los maestros franciscanos medievales, como **Alexandre de Hales** y especialmente **San Buenaventura** fueron los que, prolongando una tradición venida de **Dionisio Aeropagita** y de **san Agustín**, añadieron al ser otra característica transcendental: lo *pulchrum*, es decir, lo bello. Basados seguramente en la experiencia personal de **san Francisco** que era un poeta y un esteta de calidad excepcional, que "en lo bello de las criaturas veía lo Bellísimo," enriquecieron nuestra comprensión del ser con la dimensión de la belleza. Todos los seres, incluso aquellos que nos parecen repugnantes, si los miramos con afecto, en los detalles y en el todo, presentan, cada cual a su modo una belleza singular, si no en la forma, en el modo en que todo viene articulado en ellos con un equilibrio y armonía sorprendentes.

Uno de los grandes apreciadores de la belleza fue **Fiodor Dostoyevski**. La belleza era tan central en su vida, nos cuenta **Anselm Grün**, monje benedictino y gran espiritualista, en su último libro *Belleza: una nueva espiritualidad de la alegría de vivir* (**Vier Türme Verlag** 2014) que el gran novelista ruso iba todos los años a contemplar la hermosa *Madonna Sixtina* de **Rafael**. Permanecía largo rato en contemplación delante de esa espléndida obra. Tal hecho es sorprendente, pues sus novelas penetraron en las zonas más oscuras e incluso perversas del alma humana, pero lo que en verdad lo movía era la búsqueda de la belleza. Nos legó esta famosa frase: "La belleza salvará al mundo", escrita en su libro *El idiota*.

En la novela *Los hermanos Karamazov* profundiza la cuestión. Un ateo, **Ippolit**, pregunta al príncipe **Mischkin**: "¿cómo "salvaría la belleza al mundo?" El príncipe no dice nada pero va junto a un joven de 18 años que está agonizando. Y se queda allí lleno de compasión y amor hasta que muere. Con eso quiso decir que belleza es lo que nos lleva al amor compartido con el dolor; el mundo será salvado hoy y siempre mientras ese gesto exista. ¡Y que falta nos hace hoy!

Para Dostoyevski la contemplación de la Madonna de Rafael era su terapia personal, pues sin ella habría desesperado de los hombres y de sí mismo, ante tantos problemas como veía. En sus escritos describió a personas malas y destructivas y otras que se asomaban a los abismos de la desesperación. Pero su mirada, que rimaba amor con dolor compartido, conseguía ver belleza en el alma de los personajes más perversos. Para él, lo contrario de lo bello no era lo feo sino el utilitarismo, el espíritu de usar a los otros y así robarles la dignidad.

## {destacado-1}

"Seguramente no podemos vivir sin pan, pero también es imposible existir sin belleza", repetía. Belleza es más que estética; posee una dimensión ética y religiosa. Veía en **Jesús** un sembrador de belleza. "Él fue un ejemplo de belleza y la implantó en el alma de las personas para que a través de la belleza todos se

hiciesen hermanos entre sí". Dostoyevski no se refiere al amor al prójimo; al contrario: es la belleza que suscita el amor y nos hacer ver en el otro un prójimo al que amar.

Nuestra cultura dominada por el *marketing* ve la belleza como una construcción del cuerpo y no de la totalidad de la persona. Entonces surgen métodos y más métodos de plásticas y botoxs para hacer a las personas más "bellas". Por ser una belleza construida, no tiene alma. Y si lo miramos bien, estas bellezas fabricadas hacen emerger personas con una belleza fría y con un aura de artificialidad, incapaz de irradiar. Ahí irrumpe la vanidad, no el amor, pues belleza tiene que ver con amor y comunicación. Dostoyevski en *Los hermanos Karamazov* observa que un rostro es bello cuando se percibe que en él litigan Dios y el Diablo en torno del bien y del mal. Cuando percibe que ha vencido el bien irrumpe la belleza expresiva, suave, natural e irradiante. ¿Qué belleza es mayor, la del rostro frío de una *top model* o el rostro arrugado y lleno de irradiación de la **Hermana Dulce** de **Salvador de Bahía** o de la **Madre Teresa** de **Calcuta**? La belleza es irradiación del ser. En las dos hermanas la irradiación es manifiesta, en la *top model* no tiene fuerza.

El Papa **Francisco** ha dado especial importancia en la transmisión de la fe cristiana a la *via pulchritudinis* (la vía de la belleza). No basta que el mensaje sea bueno y justo. Tiene que ser bello, pues solo así llega al corazón de las personas y suscita el amor que atrae (Exhortación *La alegría del Evangelio*, n 167). La **Iglesia** no busca el proselitismo sino la atracción que viene de la belleza y del amor cuya característica es el esplendor.

La belleza es un valor en sí mismo. No es utilitarista. Es como la flor que florece por florecer, poco importa si la miran o no, como dice el místico **Angelus Silesius**. ¿Pero quién no se deja fascinar por una flor que sonríe gratuitamente al universo? Así debemos vivir la belleza en medio de un mundo de intereses, trueques y mercancías. Entonces ella hace realidad su origen sánscrito *Bet-El-Za* 

que quiere decir: "el lugar donde Dios brilla". Brilla por todo y nos hace también brillar por lo bello.

## Por Leonardo Boff

Mayo 2 de 2014

Tomado de Servicios Koinonía

Fuente: El Ciudadano