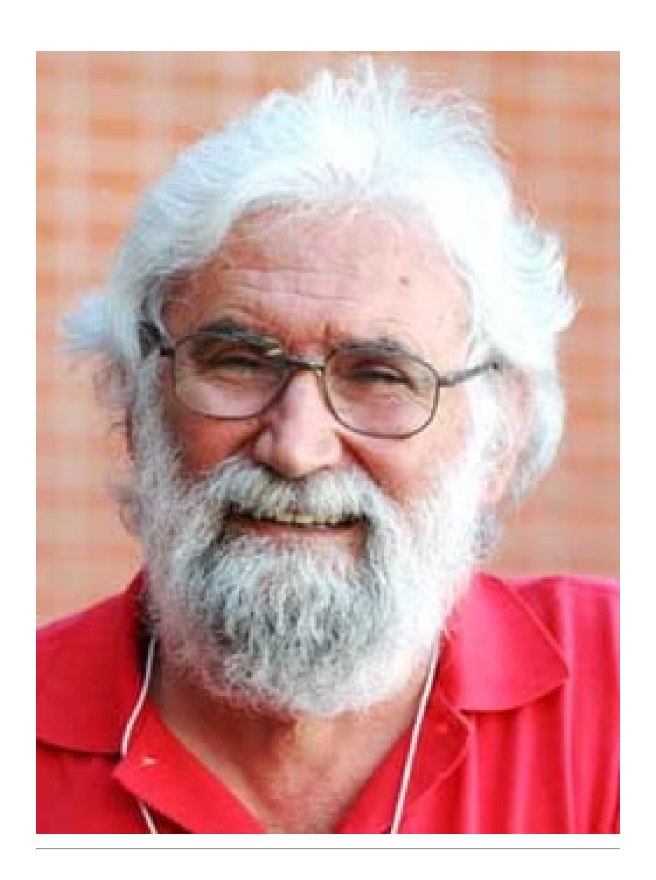
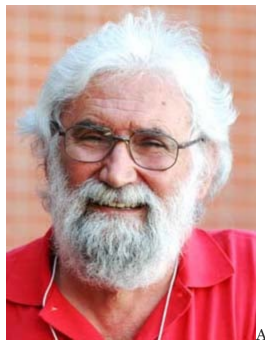
## COLUMNAS

## Teólogo: un ser casi imposible

El Ciudadano  $\cdot$  27 de febrero de 2011





A mucha gente le extraña que siendo teólogo y filósofo de formación me meta en asuntos ajenos a estas disciplinas como la ecología, la política, el calentamiento global y otros.

Yo siempre respondo: hago teología pura, pero me ocupo también de otros temas justamente porque soy teólogo. La tarea del teólogo, ya lo enseñaba el mayor de todos, **Tomás de Aquino**, en la primera cuestión de la *Summa Teológica* es estudiar a Dios y su revelación, y después todas las demás cosas «a la luz de Dios» (*sub ratione Dei*), pues Él es el principio y el fin de todo.

Por lo tanto, corresponde a la teología ocuparse también de otras cosas que no son Dios, pero haciéndolo «a la luz de Dios». Hablar de Dios y también de las cosas es una tarea casi irrealizable. La primera: ¿Cómo hablar de Dios si Él no cabe en ningún diccionario? La segunda: ¿cómo reflexionar sobre todas las demás cosas, si los saberes sobre ellas son tantos que nadie individualmente puede dominarlos? Lógicamente, no se trata de hablar de economía como un economista o de política como un político, sino de hablar de tales materias en la perspectiva de Dios, lo que presupone conocer previamente esas realidades de forma crítica y no ingenua, respetando su autonomía y acogiendo sus resultados más seguros. Solamente

después de esta ardua labor, puede el teólogo preguntarse: ¿Cómo quedan esas realidades cuando son confrontadas con Dios? ¿Cómo encajan en una visión más trascendente de la vida y de la historia?

Hacer teología no es una tarea como cualquier otra, como ir al cine o al teatro. Es una cosa serísima pues se trabaja con la categoría «Dios», que no es un objeto tangible como todos los demás. Por eso no tiene ningún sentido la búsqueda de la partícula «Dios» en los confines de la materia o en el interior del «Campo Higgs». Eso supondría que Dios sería parte del mundo. De ese Dios soy ateo. Sería un pedazo del mundo y no Dios. Hago mías las palabras de un sutil teólogo franciscano, **Duns Scotus** (+1308) que escribió: «Si Dios existe como las cosas existen, entonces Dios no existe».

Es decir, Dios no es del orden de las cosas que pueden ser encontradas y descritas. Él es la Precondición y el Soporte para que esas cosas existan. Sin Él las cosas habrían quedado en la nada o volverían a la nada. Esta es la naturaleza de Dios: no ser cosa sino el Origen de las cosas.

Aplico a Dios como Origen lo que los orientales aplican a la fuerza que les permite pensar: «la fuerza por la cual el pensamiento piensa, no puede ser pensada». El Origen de las cosas, no puede ser cosa.

Como se deduce, es muy complicado hacer teología. Henri Lacordaire (+1861), el gran orador francés, dijo con razón: «El doctor católico es un hombre casi imposible pues tiene que conocer todo el depósito de la fe y los hechos del papado y también lo que san Pablo llama los Elementos del mundo, es decir, todo todo». Recordemos lo que afirmó René Descartes (+1650) en el *Discurso del Método*, base del saber moderno: «si yo quisiera hacer teología, tendría que ser más que un hombre». Y Erasmo de Roterdam (+1536), el gran sabio de los tiempos de la Reforma, observaba: «existe algo de sobrehumano en la profesión de teólogo». No nos admira que Martin Heidegger haya dicho que una filosofía que no se ha

enfrentado a las preguntas de la teología, no ha llegado plenamente a sí misma.

Digo esto no como automagnificación de la teología sino como confesión de que su

tarea es casi impracticable, cosa que siento día a día.

Lógicamente, hay una teología que no merece este nombre porque es perezosa y

renuncia a pensar en Dios. Solamente piensa lo que los otros han pensado o lo que

han dicho los papas.

Mi sentimiento del mundo me dice que hoy la teología en cuanto teología tiene que

proclamar a gritos: tenemos que conservar la naturaleza y entrar en armonía con

el universo, porque son el gran libro que Dios nos ha entregado. Ahí se encuentra

lo que Dios nos quiere decir. Porque dejamos de leer este libro, nos dio otro, las

Escrituras, cristianas y de otros pueblos, para que reaprendiésemos a leer el libro

de la naturaleza. Hoy está siendo devastada. Y con ella destruimos nuestro acceso

a la revelación de Dios. Tenemos pues que hablar de la naturaleza y del mundo a la

luz de Dios y de la razón. Sin la naturaleza y el mundo preservados, los libros

sagrados perderían su significado que es reenseñarnos a leer la naturaleza y el

mundo. El discurso teológico tiene, pues, su lugar junto con los demás discursos.

Febrero 25 de 2011

Por Leonardo Boff

Teólogo de la Liberación brasileño

Fuente: El Ciudadano